
63

מראי מקומות - יבמות

המשך בעמוד הבא

א קלא דלא פסיק וליכא עדים, כרבי .
כ' הריטב"א, דהיינו דהיכא דאיכא תרתי לריעותא, קלא דלא 
פסיק, ועדי דבר מכוער, עבדי כרבי להוציא מן הנטען, והא נמי 
כשאין לה בנים. וגירסת הריטב"א היא "וקלא דלא פסיק ועדי 
דבר מכוער כרבי", והוסיף דאף דרבי עצמו לא ס"ל כן, אלא 
דאף בחדא לריעותא מוציאין אותה, וכמש"כ הריטב"א לעיל, 
דבין בקלא ובין בדבר מכוער ס"ל לרבי דמוציאין אותה מן 
הנטען. וע' בהערות הגר"א יפהן )751( שהביא שנח' הראשונים 
לחוד  פסיק  דלא  בקלא  דאף  דסברי  ראשונים  דיש  בהא, 

מוציאין אותה.

א ולא אמרן אלא דליכא אויבים .
ע' בשו"ת רעק"א )תנינא מ"א(, שכ' דלפי מה שגרס הרי"ף, והנ"מ 
דליכא אויבים דמפקי לקלא, משמע שהוא דוקא אם ידוע 
דהאויבים מפקי לקלא, אז אמרי' דאי"ז קול, אבל אם אינו 
ידוע, אף אם ידוע שיש לו אויבים, מ"מ הוי קול. אבל כ' דלפי 
גירסא דידן, דגרסי' ולא אמרן אלא דליכא אויבים, א"כ אמרי' 
חיישינן  ידוע אם האויבים מפקי הקול, מ"מ  אין  דאפי' אם 

שמא האויבים הוציאו הקול, וכן הביא מהמהר"י בן לב.

א המביא גט... לא ישא את אשתו .
הק' הנמוקי יוסף )ו: בדפי הרי"ף(, מ"ש מהנשים שאינם נאמנות 
ממדה"י,  גט  להביא  נאמנות  מ"מ  אבל  בעלה,  מת  לומר 
משום דאיכא כתב. ותי' דהתם, כיון דמשום איבה בלבד הוא 
דחיישינן, אמרי' דמרתתא מלשקר, שמא יבא הבעל ומכחשה 
)וצ"ל דסברא זה היא בצירוף עם הא שיש לה הכתב, דהא לגבי מת בעלה 

לא אמרי' שיש לה פחד זה(, אבל הכא, כיון דיצרו תקפו, חיישינן 

טפי שמא ישקר.

א הרגתיו, הרגנוהו, לא ישא את אשתו .
ועל עדותו היא נשאת, איכא לזות שפתים,  פרש"י, הואיל 
מי  שכל  דגזרה  דחיישינן  פי'  להרמב"ם  בפיה"מ  אבל  וכו'. 

שיחשוק אשת איש, יהרוג בעלה וישאנה.

א אבל מא"י דלאו עלי' קסמכינן, ישא את אשתו .
פי' הריטב"א, דאף דבא"י נמי עלי' קא סמכינן, אבל כיון דבא"י 
אם בא הבעל ומעורר דהגט מזוייף, נאמן, א"כ י"ל דמירתת 
ואינו משקר, משא"כ בבא ממדה"י ]וע"ש עוד בענין מי שבא 

מא"י ואומר בפ"נ[.

א פלוני רבעני לאונסי, הוא ואחר מצטרפין להרגו .
הנתיבות )ל"ח, א'( הביא מה שהק' התומים )שם( בשם ר' חיים 
יונה תאומים, דלפי הרמב"ם דס"ל דהיכא דעדים הוכחשו 
והוזמו בב"א אין להן דין זוממין, א"כ לכאו' ציור זה אי אפשר, 

פלוני שרבעו, א"כ אם אומר המזים  דכיון שהוא מעיד על 
עמנו הייתם ביום פלוני במקום אחר, א"כ כמו דעדותו הוזם, 
בבת אחת עדותו ג"כ הוכחש, ולפי הרמב"ם זה נחשב עדות 
מוכחשת, ולכן לכאו' הו"ל עדות שאי אתה יכול להזימה. ותי' 
הנתיבות ע"פ מה דאמרי' דהמזימים לעולם נאמנין טפי מכת 
הראשון, אף דבהכחשה לא אמרי' כן. וביאור החילוק הוא, 
דבהזמה הרי הם מעידין על גופן של העדים, ובזה נאמנים 
גוף  על  מדברים  דהראשונים  מהראשונים,  יותר  האחרונים 
עצמן, ולכן אינן נאמנים. משא"כ בהכחשה, דאין האחרונים 
נאמנים טפי מהראשונים, דשניהם מעידין על דבר אחר, וא"כ 
שניהם כי הדדי נינהו. וא"כ, י"ל דבסוגיין, כשהעדות של העד 
הוא דהוא עצמו הי' נרבע, א"כ כשהוא בא להכחיש המזימין 
שאומרים שהוא לא הי' שם בכלל, הרי אין לו שום נאמנות, 
ולא יהי' נחשב עדות מוכחשת, דאף דבאמת מוכחשת היא, 
והשניים אומרים שלא  דהא הראשונים אומרים שהיו שם 
היו שם, מ"מ אין דינו אלא כעדים זוממין, כיון שיש לשניים 
נאמנות יותר מהראשונים, וממילא שפיר הוי עדות שאתה 

יכול להזימה.

א רשע הוא .
כ' הריטב"א, דפי' לשי' רבא דס"ל דאין פסול לעדות אלא 
רשע דחמס, בהא מודה, דקריא רחמנא לרוצח רשע, וא"כ 
ע"ז  רעק"א  ותמה  רשע.  עם  ידך  תשת  אל  בי'  קרינן  שפיר 
)והביאו מהנ"י(, ומה בכך, הרי כל מי שעובר על לאו נקרא רשע, 

ומ"מ הצריך רבא רשע דחמס דוקא, וא"כ לכאו' גם ברוצח 
יש להכשירו, ולא תי'.

א רשע הוא, והתורה אמרה אל תשת  .
ידך עם רשע להיות עד חמס

לעדות,  רשע  אסרה  דהתורה  להא  צריכין  למה  ק',  ולכאו' 
הא אפי' בלא"ה, הא אין אדם משים עצמו רשע, וא"כ ודאי 
אינו נאמן במה שאמר הרגתי, ומה לי דרשע כשר לעדות, 
והא ר' יוסף ס"ל דלא פלגינן דבורא, וא"כ ודאי כשם שאינו 
נאמן על עצמו, כן אינו נאמן לגבי הא דנהרג הבעל. וע' קובץ 
פלגינן  יוסף דלא אמרי'  לר'  דכ' דאף דס"ל  א'(  )כ"א,  הערות 
דבורא, אבל מודה הוא דאמרי' פלגינן נאמנות, דהיינו דאנו 
מאמינים העדות כלפי הא דנהרג הבעל כדי להתיר אשתו 
לעדות,  לפוסלו  בנוגע  העדות  מאמינים  אינם  אבל  לינשא, 
שהרי אדם קרוב אצל עצמו ואינו יכול לפסול עצמו ע"י עדות 
עצמו. וכמו כן מצינו דין זה בכל מי שמעיד על אשה שמת 
נחלה,  לענין  כדי להשיאה אבל לא  נאמן רק  בעלה, שהוא 

דהיינו דאנו פלגינן הנאמנות.

כה.



64

מראי מקומות - יבמות

כה. )המשך(
כשר  גזלן  דאם  אמרי'  דלמה  שהק'  כאן,  רעק"א  בחי'  וע"ע 
לעדות אשה דאף אם לא פלגי' דבורא נאמן, הא א"א משים 
)וכן  וביאר  כלל.  הריגה  נעשה המעשה  לא  וא"כ  עצמו רשע, 
יח:( דמצד הדין דאדם קרוב אצל עצמו  בכתובות  מבואר מדבריו 

אמרי' דאינו יכול לפסול עצמו מעדות, הגם דנאמן על עצם 
יוסף  ר'  ומה שחי'  ]דהיינו, פלגינן נאמנות[.  המעשה שעשה 
הוא דכיון דלדבריו רשע הוא, ורשע פסול לעדות, א"כ לדבריו 
אין עדותו עדות כלל, ורק אם אמרי' פלגי' דיבורא, דא"כ אנו 
לקבל  שייך  אין  דלדבריו  אמרי'  לא  שוב  א"כ  דבריו,  משנים 
עדותו. אבל בעדות אשה, דאפי' אם לדבריו רשע הוא אינו 
פסול לעדות, דהא רשע כשר לעדות אשה. ]וע"ז צריך ר' יוסף 
לומר דהתורה אמרה אל תשת ידך וכו', דאף אם פלגי' נאמנות, 

אינו נאמן כלל, משום דלדבריו רשע הוא, ואין עדותו כלום.[

כן,  ס"ל  דלא  דמשמע  ע"ב(,  אה"ע  )מהדו"ק  ביהודה  בנודע  וע' 
שהרי בהגה"ה )עמ' 134 בדפוס ישן( הק' קו' רעק"א, מה בכך דלא 

פלגי' דבורא, הא אאמע"ר, וא"כ כמו דאינו נאמן כלפי עצמו, 
ותוס'  רש"י  מש"כ  ]ע"פ  ותי'  ההריגה.  כלפי  נאמן  אינו  ג"כ 
אשתו,  אצל  קרוב  דאדם  שם  חידשה  דהגמ'  י.,  בסנהדרין 
ותוס' דה"א דמגו דמהימן כלפי הבועל נאמן  וביארו רש"י 
ג"כ כלפי אשתו, קמ"ל[ דאם לא הי' הדין דפלגינן דיבורא, 
היינו אומרים דמגו דנאמן לגבי אשתו של אדם זה שהרג, 
נאמן ג"כ כלפי עצמו דרשע הוא ופסול לעדות ]ובאמת אם 
נאמן  דיהי'  מגו  איש,  אשת  עם  דמזנה  עצמו  על  מעיד  הי' 
עליה להורגה, יהי' נאמן ג"כ על עצמו, מלבד הדין דלדבריו 
רשע הוא, וממילא אינו נאמן[. ומדבריו מבואר דס"ל להיפוך 
מר' אלחנן ורעק"א, דאין הפשט דאפי' לר' יוסף אמרי' פלגי' 

נאמנות, אלא אדרבה, ר' יוסף ס"ל דנאמן על הכל.

הוא  דבורא  דפלגינן  דס"ל  דמשמע  כאן  הריב"ן  בחי'  וע"ע 
שר'  מה  וכפי  עצמו,  כלפי  ולא  אחר  כלפי  דנאמן  הא  גופא 

אלחנן ורעק"א ביארו שהוא פלגינן נאמנות.


